
Coopération Education Culture

1/3
Généré le 04/02/2026 à partir du site www.cec-ong.org

DÉCOLONISER LA COMMUNICATION DES ONG
Article écrit par Kalvin Soiresse. Kalvin Soiresse est un écrivain et journaliste belge d’origine togolaise à
l’initiative de Mémoire Coloniale et Luttes contre les Discriminations. Cette association se mobilise pour
lutter contre le racisme en Belgique à travers une approche décoloniale novatrice.

 

Décoloniser la communication des ONG à partir d’outils historiques : une nécessité vitale

« C’est le Blanc qui crée le Nègre », disait Frantz Fanon. Il ne croyait pas si bien dire. En sept mots, l’un
des plus grands théoriciens de la psychanalyse coloniale venait de résumer plusieurs siècles d’histoire
dont  certaines  ONG  à  travers  le  concept  de  développement  sont  les  continuateurs.  En  effet,  nous
sommes les produits de notre société et de son histoire. Les dirigeants et les travailleurs des ONG
n’échappent pas à la règle. Dans le management des campagnes publicitaires qu’ils et elles mènent,
l’empreinte de l’histoire est très présente.  Hormis le cynisme de certaines directions d’ONG pour
maximiser les dons, le fondement des campagnes de communication des ONG en général et des ONG
belges en particulier est marqué par un substrat historique. Un substrat dont elles n’ont pas toujours
conscience ou qu’elles ne questionnent pas ou pas assez.

L’empreinte de la propagande coloniale

En  réfléchissant  bien,  l’existence  même  de  la  notion  d’humanitaire  ou  de  développement  qui  fonde
l’action des ONG est à questionner d’un point de vue historique. Depuis plusieurs siècles, dans la
conscience collective occidentale, l’Afrique est le continent que l’on doit « aider » ou que l’on doit
« développer ». C’est ici que la phrase de Fanon prend tout son sens. C’est de l’Europe et de l’Occident
en général que l’on a toujours su ce qui est bon pour le « Nègre sauvage ». C’est de l’Europe que la
propagande a voulu l’affranchir de l’esclavage, c’est toujours de l’Europe qu’on a décidé qu’il était bon
de le « civiliser » et de l’amener vers la modernité. Enfin, c’est encore de l’Occident que l’on a construit
le concept de « développement » sur la base des critères issus du capitalisme économique qui fonde
les  sociétés  européennes.  À  chaque  période  de  l’histoire  correspond  son  agent.  Aux  différentes
époques correspondent des acteurs différents tels que le philanthrope, le missionnaire et l’humanitaire.
Tout.es ont pour mission de sauver l’Afrique, ce continent uniforme à qui on doit appliquer les mêmes
recettes pour le voir sortir du pétrin millénaire dans lequel il est plongé.

La Belgique est un des pays occidentaux où la propagande coloniale a été la plus systématique mais
aussi  la  plus  paternaliste  vis-à-vis  des  Noir.es,  notamment  des  Congolais.es,  Rwandais.es  et
Burundais.es. Les ONG à travers leurs actions sont impactées par les effets de cette propagande ancrée
dans l’inconscient collectif belge. Les missionnaires belges à l’époque coloniale avaient pour but de
récolter le plus d’argent possible au sein de la population en faisant valoir leurs états de services
auprès des Indigènes dont il fallait sauver l’âme damnée. Les logiques de communication sont-elles
différentes ? À peine. Les ONG belges n’évoluant pas en dehors de la sphère sociétale belge, elles sont
aussi  le  produit  de  ces  logiques  politiques  et  institutionnelles  à  travers  lesquelles  on  définit  pour  les
Africain.es ce qui est bon pour eux. Au sein des familles belges, se sont développées des traditions,
celle des missionnaires mais aussi celle des religieuses qui constituaient le paravent de la bonne
conscience du capitalisme colonial. Les exemples sont légion pour montrer cette logique capitaliste.
Certaines ONG utilisent des sous-traitants pour récolter de l’argent. Ainsi un de mes amis militants au
sein du Collectif Mémoire Coloniale et Lutte contre les Discriminations nous a rapporté son expérience
en tant que volontaire au sein d’une ONG bien connue de la place bruxelloise. Une campagne de
communication avec des images choc sur la Syrie avait été mise en place par le sous-traitant engagé



Coopération Education Culture

2/3
Généré le 04/02/2026 à partir du site www.cec-ong.org

par cette ONG. Le but pour les volontaires était de faire campagne sur des sachets qui filtrent l’eau et
qui  doivent  être envoyés en Syrie  au profit  de la  population qui  manque d’eau.  Au bout  de plusieurs
jours, cet ami découvre que l’ONG en question n’est pas active en Syrie. Par ailleurs, un débriefing est
fait  en  fin  de  journée.  Si  au  bout  de  trois  jours,  le  volontaire  n’a  pu  faire  signer  4  donateurs  ou
donatrices,  il  ou  elle  est  viré.e.

Des campagnes d’image qui renforcent les stéréotypes et n’interrogent pas l’altérité

Depuis plusieurs années, la rengaine est la même lorsqu’on soumet les campagnes d’ONG à la critique.
Faut-il laisser crever les Africain.es alors qu’il y a manifestement un besoin d’aide ? Le ou la Belge ne
sera pas généreux.se si l’image qui lui est proposée n’est pas celle du petit enfant misérable qui
croupit  dans la poussière au fin fond de l’Ethiopie ou du Mali.  Des questions essentielles ne sont pas
posées au sein de ces ONG : les images véhiculées renforcent-elles les complexes d’infériorité chez les
Africain.es et de supériorité chez les Européen.ne.s ? L’Africain pauvre, miséreux, incapable de s’en
sortir par lui-même est homogène. Qu’il vive dans les bidonvilles de Bandal à Kinshasa ou dans les
beaux quartiers du Plateau à Abidjan. L’uniformisation de l’Afrique mais aussi de l’Africain.e et de son
histoire  contribue  à  renforcer  les  stéréotypes  et  les  complexes.  Est-on  plus  enclin  à  considérer
l’Africain.e comme son égal.e après avoir vu de telles images qui montrent le déneument dans lequel l
ou  elle  vit  ?  L’Afrique  des  guerres,  l’Afrique  des  famines,  l’Afrique  des  maladies  n’a  pas
malheureusement fini de donner bonne conscience à celle ou celui qui donne en Europe tout en le ou la
rassurant sur sa supériorité.

Les campagnes menées posent en elles-mêmes question quant à la monétarisation des histoires. Le
misérabilisme associé à l’argent est une vieille technique qui fait toujours recette. Elle magnifie le fait
que l’idée du bonheur se trouve exclusivement en Occident pendant que le malheur se retrouve
perpétuellement en Afrique.

La nécessité d’une culture décoloniale au sein du fonctionnement des ONG

Depuis plusieurs années, le Collectif Mémoire Coloniale et Lutte contre les Discriminations essaye à son
échelle de mettre en place des outils solides destinés à déconstruire les paradigmes sur lesquels se
sont  construits  les  fondements  de  la  propagande  coloniale.  Jusqu’ici,  les  ONG sont  restées  trop
longtemps en dehors de ce questionnement. Comme beaucoup de puissances politiques et sociales, les
résistances  peuvent  être  nombreuses  dans  les  ONG.  Néanmoins,  la  nécessité  de  formations
décoloniales systématiques des agents est absolument nécessaire. Les formations décoloniales d’un
point de vue historique, anthropologique sont fondamentales dans l’appréhension du rapport à l’Afrique
et aux Africain.es. « Traiter des cultures nationales et en préciser les spécificités est déjà une façon de
requestionner la notion globale de culture continentale africaine et d’abandonner le stéréotype de «
l’Africain », affirme Martine Brasseur à propos de la gestion des stéréotypes dans le management de la
question de la diversité culturelle concernant l’Afrique. C’est la première étape vers un véritable travail
de décolonisation des pratiques des ONG liées à la coopération au développement.

Les ateliers de déconstruction qui ont été développés par le Collectif interrogent en permanence les
stéréotypes et les préjugés du passé qui sont encore très vivaces aujourd’hui. Ils remettent en question
les stéréotypes qui  se développent aussi  aujourd’hui  mais qui  tirent leurs sources du passé.  Nos
animations  adaptées  aux  différents  secteurs  en  ce  qui  concerne  les  représentations  passées  et
actuelles ont également fait leurs preuves. Les outils sont nombreux : l’espace public avec les visites
guidées décoloniales, la littérature comme la mise en débat de l’impact de Tintin au Congo sur la
société belge. La remise en question permanente en ce qui concerne la notion de développement est
également fondamentale. Cette notion fonde l’action des ONG et est à la base de la perpétuation des
imageries coloniales.



Coopération Education Culture

3/3
Généré le 04/02/2026 à partir du site www.cec-ong.org

Enfin, il est absolument essentiel que les ONG adoptent des outils et des mesures qui leur imposent le
décentrement culturel. Partir des cultures dont on veut parler plutôt que de la sienne propre comme
référence doit constituer la base sur laquelle les ONG doivent construire leurs actions. Le but final étant
d’éviter un ethnocentrisme dévastateur.

 


